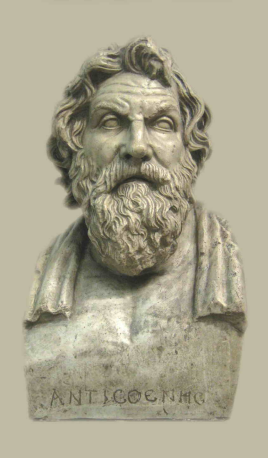
## ANDREJ KALAŠ VLADISLAV SUVÁK

# ANTISTHENOVE ZLOMKY





### ANDREJ KALAŠ – VLADISLAV SUVÁK

## ANTISTHENIS FRAGMENTA ANTISTHENOVE ZLOMKY

ÚVODNÁ ŠTÚDIA, GRÉCKY A LATINSKÝ TEXT, SLOVENSKÝ PREKLAD A KOMENTÁR K ZLOMKOM © doc. Mgr.. Andrej Kalaš, PhD., doc. PhDr. Vladislav Suvák, 2013

Úvodnú štúdiu napísal Vladislav Suvák

Edíciu gréckeho a latinského textu podľa Giannantoniho vydania (*Socratis et Socraticorum Reliquiae*, zv. II, s. 137-181: V A. – Antisthenes Atheniensis = V A. – Antisthenés Aténsky) s prihliadnutím na kritické vydania antických diel, predovšetkým na Marcovichovo vydanie Diogena Laertského (*Vitae philosophorum*) pripravil Vladislav Suvák

Zlomky z gréčtiny a latinčiny preložil Andrej Kalaš

Komentár k zlomkom napísal Vladislav Suvák

Zoznam latinských skratiek a literatúru zostavil Vladislav Suvák

Fotografie starovekých diel sú prevzaté z voľne prístupného serveru *Wikimedia Commons*, z archívu Fratelli Alinari a súkromného archívu Fausta Zeviho

Recenzenti: Mgr. Jaroslav Cepko, PhD., Doc. PhDr. Matúš Porubjak, PhD.

Za odbornú stránku tejto publikácie zodpovedajú autori

ISBN 978-80-223-3447-1

## Obsah

| Antisthenés alebo struč                                               | ný sprievodca živ   | otom a d  | lielom sókratovca     |
|-----------------------------------------------------------------------|---------------------|-----------|-----------------------|
| Antisthena (V. Suvák)                                                 | 9                   |           |                       |
| Antisthenov život                                                     | 19                  |           |                       |
| Antisthenovo dielo                                                    | 24                  |           |                       |
| Antisthenove zlomky: T                                                | Text, preklad a ko  | mentár (  | (A. Kalaš – V. Suvák) |
| De Antisthenis patria et p                                            | parentibus          |           |                       |
| Antisthenova vlasť a rod                                              | ičia <i>30</i>      |           |                       |
| Antisthene Graecos et pr                                              | aecipue Atheniens   | es increp | ante                  |
| Antisthenés haní Grékov                                               | a najmä Aténčano    | V         | 40                    |
| De Antisthene Gorgiae se                                              | ophistae sectatore  |           |                       |
| Antisthenés nasledoval s                                              | ofistu Gorgia       | 44        |                       |
| De Antisthene Socratis d                                              | iscipulo            |           |                       |
| Antisthenés – žiak Sókra                                              | ta <b>46</b>        |           |                       |
| De Antisthene Cynicae se                                              | ectae conditore     |           |                       |
| Antisthenés zakladá kyni                                              | ckú školu           | 65        |                       |
| De ratione inter Antisthe                                             | nem et Platonem i   | nterceder | ıte                   |
| Vzťah Antisthena a Plató                                              | ona 76              |           |                       |
| De usu inter Antisthenem                                              | ı et Dionysium inte | ercedente |                       |
| Antisthenés sa rozpráva s tyranom Dionýziom 79                        |                     |           |                       |
| De Aristippo Cyrenaico                                                | Antisthenem exagit  | tante     |                       |
| Aristippos z Kyrény tupí Antisthena                                   |                     |           |                       |
| De Diogene Sinopeo Ant                                                | isthenis sectatore  |           |                       |
| Diogenés zo Sinópy nasl                                               | eduje Antisthena    | 81        |                       |
| De Antisthenis exitu                                                  |                     |           |                       |
| O Antisthenovej smrti                                                 | 82                  |           |                       |
| De Antisthenis scriptis                                               |                     |           |                       |
| Antisthenove spisy                                                    | 88                  |           |                       |
| Ι .– Πεοὶ λέξεως ἢ πεο                                                | ὶ χαρακτήρων        |           |                       |
| I. – O rečiach alebo d                                                | stýloch <b>141</b>  |           |                       |
| $II - A''_{iac} \stackrel{\circ}{n} A''_{ia} v \tau_{oc} \lambda_{i}$ | όνος                |           |                       |

II.– Aias alebo Aiantova reč 141

29

```
ΙΙΙ. - 'Οδυσσεύς ἢ περὶ 'Οδυσσέως
   III. – Odysseus alebo o Odysseov
                                             160
   ΙV. a) 'Ορέστου ἀπολογία <ή> περὶ τῶν δικογράφων
        b) Ἰσογραφή ἢ Λυσίας καὶ Ἰσοκράτης
        ς) Πρὸς τὸν Ἰσοκράτους ἀμάρτυρον
   IV. a) Orestova apológia alebo o skladateľoch súdnych rečí
        b) "Isografé" alebo Lysias a Isokratés
        c) Proti Isokratovej reči "Bez svedkov"
                                                     175
   V. - Περί ζώων φύσεως
   V. – O prirodzenosti živočíchov
                                             176
   VI. – Περί παιδοποιίας ἢ περί γάμου ἐρωτικός
   VI. – O plodení detí alebo o láske a manželstve
                                                       177
Quid Antisthenes de generatione et de nuptiis senserit
Čo si myslel Antisthenés o plodení a manželstve
                                                     178
   VII. - Περί τῶν σοφιστῶν φυσιογνωμονικός
   VII. – O sofistoch a fyziognómii
                                             185
   VIII.– Προτρεπτικός [Περὶ δικαιοσύνης καὶ ἀνδρείας προτρεπτικός πρῶτος,
          δεύτερος, τρίτος, Περί Θεόγνιδος δ΄, ε΄.]
   VIII. – Spis na povzbudenie [O spravodlivosti a udatnosti,
          Spis na povzbudenie prvý, druhý, tretí, O Theognidovi IV, V.]
                                                                                189
   ΙΧ. - Περὶ ἀγαθοῦ
   IX. - O dobre
                           197
   Χ. - Περὶ ἀνδρείας
   X. – O udatnosti
                           197
   ΧΙ. - Περὶ νόμου ἢ περὶ πολιτείας
   XI. – O zákone a o ústave
                                    198
   ΧΙΙ. – Περὶ νόμου ἢ περὶ καλοῦ καὶ δικαίου
   XII. – O zákone alebo o kráse a spravodlivosti
                                                      198
Quid Antisthenes de legibus et de republica senserit
Antisthenove názory na zákony a štát
                                             198
   ΧΙΙΙ. – Περὶ έλευθερίας καὶ δουλείας
   XIII. – O slobode a otroctve
Ouid Antisthenes de divitiis senserit
Antisthenove názorv na bohatstvo
                                             208
   XIV. – a) \Piερὶ πίστεως
        -b) Περὶ ἐπιτρόπου ἢ περὶ τοῦ πείθεσθαι
   XIV. − a) O dôvere

 – b) O správcovi alebo o poslúchaní

                                                     219
   ΧV. - Περί νίκης οἰκονομικός
   XV. - Hospodársky spis o víťazstve
                                             219
```

```
XVI. - K\tilde{v}\rho o \varsigma
   XVI. – Kýros
                     220
   ΧVΙΙ. - Ἡρακλῆς ὁ μείζων ἢ περὶ ἰσχύος
   XVII. – Héraklés Väčší alebo o sile
                                           233
Antisthenis placita varia
Rôzne Antisthenove názory
                                   256
De congruentia inter Cynicam disciplinam et Stoicam sectam intercedente
O zhode medzi kynickým učením a stoickou školou.
                                                        299
   ΧVΙΙΙ. - Κῦρος ἢ περὶ βασιλείας
   XVIII. – Kýros alebo o kráľovskom úrade
                                                    310
   XIX
         - Άσπασία
   XIX. - Aspasia
                          314
         - Άλήθεια
   XX.
   XX.
          - Pravda
                          323
   ΧΧΙ . - Περί τοῦ διαλέγεσθαι ἀντιλογικός
   XXI. – Spis proti logike o dialektickom skúmaní
                                                        336
   ΧΧΙΙ. - Σάθων ἢ περὶ τοῦ ἀντιλέγειν α' β' γ'
   XXII. – Sathón – spisy o protirečení I, II, III
                                                    336
   ΧΧΙΙΙ. – Περί διαλέκτου
   XXIII. – O dialekte
                                   381
   ΧΧΙΝ. – Περί παιδείας ἢ περί ονομάτων α, β, γ, δ, ε
   XXIV. – O výchove alebo o menách I, II, III, IV, V
                                                             382
   ΧΧΥ. - Περὶ ὀνομάτων χρήσεως ἐριστικός
   XXV. – Eristický dialóg o používaní mien
                                                    404
   ΧΧVΙ. – Περὶ ἐρωτήσεως καὶ ἀποκρίσεως
   XXVI. – O otázke a odpovedi
                                            404
   ΧΧΝΙΙ. – Περὶ δόξης καὶ ἐπιστήμης α, β, γ, δ
   XXVII. – O mienke a vedení I, II, III, IV
                                                    405
   ΧΧΥΙΙΙ – α) Περί τοῦ ἀποθανεῖν
           -b) Περὶ ζωῆς καὶ θανάτου
           - c) Περὶ τῶν ἐν ἄδου
   XXVIII - a) O umieraní
           − b) O živote a smrti
           - c) O veciach v podsvetí
                                           405
   ΧΧΙΧ – Φυσικός
   XXIX – O prírode
                           408
   ΧΧΧ – Ἐρώτημα περὶ φύσεως α β
   XXX – Otázka o prírode I, II
                                      418
   XXXI - Δόξαι η ἐριστικός
   XXXI – Mienky alebo eristický spis
```

418

1897, s. 37-38) a H. Gomperz (*Archiv für Geschichte der Philosophie*, XIX, 1906, s. 263-264). Joël sa k nej vracia v reakcii na Gomperza (*Archiv für Geschichte der Philosophie*, XX, 1907, s. 153-157).

Za zmienku stojí Kestersov názor (Antisthène. De la dialectique. Étude critique et exégétique sur le XXVIe Discours de Thémistius, Louvain, 1933), že Themistiova XXVI. reč (ὑπὲρ τοῦ λέγειν) reprodukuje – odhliadnuc od menej významných zmien v slovách, v obrazných vyjadreniach, vo vlastných menách a v pravidlách rytmu (porovnaj Kesters, s. 9) – Antisthenov spis Περί τοῦ διαλέγεσθαι. Kestersov výklad sa opiera o niektoré ťažko zdôvodniteľné hypotézy, napr. že *Faidros* 272c-279c je dodatok, ktorý Platón priradil k pôvodnému textu ako kritickú odpoveď na práve publikovanú Antisthenovu reč atď. V Themistiovej narážke na Aristotelove logické spisy (porovnaj Themist. 320a: πρῶτος Άριστοτέλης ὄργανον έμηχανήσατο, "Aristotelés ako prvý vytvoril nástroj"), ktoré mali poskytnúť nástroj na rozlíšenie medzi pravdou a nepravdou, Kesters nachádza pôvodnú Antisthenovu diskusiu s Prótagorovým učením μέτρον ἄνθρωπος. Kritické pripomienky ku Kestersovmu výkladu vyjadril R. Hackforth ("Ecce iterum Antisthenes", s. 223-224), aj keď v závere recenzie hodnotí celkovú analýzu Themistiovho textu ako zaujímavú. Podrobnejšiu kritiku Kestersovej dizertačnej práce sformuloval E. de Strycker ("Antisthene ou Themistius", s. 475-500), ktorý sa zaoberá aj predošlými Kestersovými štúdiami o Platónových dialógoch Faidros, Ústava, Prótagoras, Kleitofón atď. – vždy v súvislosti s XXVI. Themistiovou rečou. Kesters vo svojich neskorších prácach ustúpil od pôvodného názoru, že by sókratovský spis, ktorý sa skrýva za Themistiovou rečou, pochádzal od Antisthena (porovnaj Giannantoni, SSR, IV, s. 329).

XXIV. – Περὶ παιδείας ἢ περὶ ὀνομάτων α, β, γ, δ, ε XXIV. – O výchove alebo o menách I, II, III, IV, V

#### VA 160

ΕΡΙCΤΕΤ. dissert. I 17,10-12: "καὶ τὰ λογικὰ ἄκαρπά ἐστι." καὶ περὶ τούτου μὲν ὀψόμεθα. εἰ δ' οὖν καὶ τοῦτο δοίη τις, ἐκεῖνο ἀπαρκεῖ ὅτι τῶν ἄλλων ἐστὶ διακριτικὰ καὶ ἐπισκεπτικὰ καὶ ὡς ἄν τις εἴποι μετρητικὰ καὶ στατικά. τίς λέγει ταῦτα; μόνος Χρύσιππος [fr. 54 S.V.F.II p. 20] καὶ Ζήνων [fr. 48 S.V.F. I p.16] καὶ Κλεάνθης [fr. 483 S.V.F. I p.108]; Ἀντισθένης δ' οὐ λέγει; καὶ τίς ἐστιν ὁ γεγραφως ὅτι πἀρχὴ παιδεύσεως ἡ τῶν ὀνομάτων ἐπίσκεψις;" Σωκράτης δ' οὐ λέγει; καὶ περὶ τίνος γράφει Ξενοφῶν [mem. IV 6,1 sgg.] ὅτι ἤρχετο ἀπὸ τῆς τῶν ὀνομάτων ἐπισκέψεως, τί σημαίνει ἕκαστον;

ANTISTHENOVE ZLOMKY / 383 /

Epictet. *dissert*. I 17,10-12: "Logika je neplodná." Aj o tomto pouvažujeme. Ak by to aj niekto pripustil, úplne stačí povedať to, že rozlišuje ostatné veci, skúma ich a takpovediac ich vie odmerať a odvážiť. Kto to tvrdí? Len Chrysippos [fr. 54 S.V.F II p. 20], Zénón [fr. 48 *S.V.F*. I p. 16] a Kleanthés [fr. 483 S.V.F I p. 108]? Nehovorí to aj Antisthenés? A kto napísal, že "počiatkom výchovy¹ je skúmanie mien?" Nehovorí o tom aj Sókratés? A o kom píše Xenofón [*Mem*. IV 6,1 sgg.], že začínal skúmaním zameraným na to, čo každé jedno meno znamená?

Komentár: Téza o skúmaní mien je pravdepodobne citátom z niektorého Antisthenovho nezachovaného diela. E. Zeller (*Die Philosophie der Griechen*, zv. II/1, s. 301) si myslí, že ide o citát zo spisu *O výchove alebo o menách* (Περὶ παιδείας ἢ περὶ ὀνομάτων; porovnaj G. Giannantoni, SSR, IV, s. 248). Pretože nepoznáme kontext, do ktorého bola táto téza zasadená, interpreti nedokážu rekonštruovať Antisthenovo chápanie jazyka ani jeho postoj k otázkam, ktoré kladie Platónov *Kratylos*.

J. Dahmen (*Quaestiones Xenophonteae et Antistheneae*, 1897, s. 54-55) porovnáva zlomok s pasážou z Xenoph. *Mem.* IV 6,1 (v ktorej je údajne použité Antisthenovo Περὶ παιδείας) a s Isokratovou *Rečou Nikoklovi* (Isocrat. *Ad Nicocl.* 59), v ktorej vidí narážku na Antisthena. Proti jeho názoru sa stavia G. Giannantoni (*SSR*, IV, s. 276).

Antisthenova téza pripomína tak Prodikovo skúmanie mien, ako aj Sókratove logické postupy uplatňované pri definovaní zdatností u raného Platóna a Xenofónta. Práve s týmito myšlienkovými líniami sa interpreti pokúšajú spojiť Antisthenovo učenie ἐπίσκεψις τῶν ὀνομάτων. K diskusii o charaktere skúmania mien pozri F. D. Caizzi (*AF*, s. 99-100).

H. Usener (*Quaestiones Anaximeneae*, s. 13-14) sa proti Classenovmu názoru (*De grammaticae graeeae primordiis*, 1829, s. 24-25) vyjadril v tom zmysle, že Antisthenés sa vôbec nezaoberal gramatickými a jazykovými otázkami. Usener bol, naopak, presvedčený, že práve s týmto učením polemizoval Platón vo svojom *Kratylovi* (porovnaj Winckelmann, *Antisthenis fragmenta*, s. 48). Rovnaký názor obhajoval F. Dümmler (*De Antisthenis Logica*, s. 60-61; porovnaj Dümmler, *Antisthenica*, s. 12-16).

E. Zeller (*Die Philosophie der Griechen*, zv. II/1, s. 301) si myslí, že z kontextu učenia o ὀνομάτων ἐπίσκεψις nemožno rozhodnúť, či išlo o detailný výskum konkrétnych mien, alebo o všeobecnejšie skúmanie týkajúce sa povahy a významu mien. Učenie o skúmaní mien je prirodzeným dôsledkom Antisthenovho materializmu. Avšak výskum, ktorý sa obmedzuje iba na mená a vylučuje akékoľvek iné výrazy týkajúce sa vecí, podľa Zellera podkopáva samotnú možnosť akéhokoľvek vedeckého výskumu týkajúceho sa pravdy.

Podľa F. D. Caizzi ("Antistene", *Studi Urbinati*, s. 31-36), ktorú nasleduje W. K. C. Guthrie (*The Sophists*, s. 209), je problematika vzťahu medzi vecami a menami, či presnejšie blízka spojitosť jedného s druhým, fundamentálna. Antisthenés sa sústreďoval na vzťah medzi πράγματα a ὀνόματα preto, aby rozlíšil medzi *menom* označujúcim nejakú skutočnosť a obsahujúcim esenciu veci, a *logom* uchopeným ako výrok využívajúci proces rozkladania (pretože vec sa rozkladá na prvky: τί ἦν) a proces analógie (pretože vyjadruje, aká vec je, ποῖον, ale nedefinuje τί ἐστι). Avšak takáto rekonštrukcia neobstojí, pokiaľ si nebudeme istí tým, či Antisthenés rozlišoval medzi všeobecnými a vlastnými menami, resp. medzi substanciálnou a akcidentálnou predikáciou. Antisthenovo skúmanie mien by nemuselo mať nič spoločné s Prodikovým skúmaním synoným ani s dokazovaním prirodzenej alebo konvencionálnej povahy jazyka (porovnaj Plat. *Cratylus*), ak by sme ho interpretovali v špecifickom sókratovskom zmysle (porovnaj G. Giannantoni, *Dialogo e dialettica nei dialoghi giovanili di Platone*, s. 228-237; *SSR*, IV, s. 384-385).

Na základe toho, čo sa nám zachovalo, nemáme dôvod myslieť si, že Antisthenés bol "gramatikom" či "filozofom jazyka". Takisto nemáme prečo hľadať narážky na jeho učenie v Platónovom Kratylovi (ako to robí ešte C. A. Viano, La dialectica stoica, 1958, s. 179-186). To však neznamená, že Antisthenés nevytvoril vlastné učenie o ονομάτων ἐπίσκεψις. Vyhlásenie, že na počiatku výchovy stojí skúmanie mien, nadobudne špecifický zmysel, ak ho budeme čítať sókratovsky, t. j. ako skúšku výpovedí, έξετάζειν τὰ λεγόμενα. Dobrým príkladom takejto skúšky by mohla byť pasáž z Lachéta 197e2-4, ktorý patrí k prvým Platónovým dialógom. Sókratés tu hovorí Lachétovi: "Zdá sa mi, že Nikias je hodný toho, aby sa skúmalo, na čo hľadí, keď užíva slovo statočnosť (δοκεῖ δέ μοι Νικίας ἄξιος εἶναι ἐπισκέψεως, ὅποι ποτὲ βλέπων τοὕνομα τοῦτο τίθησι τὴν ἀνδρείαν). To, že Sókratovi nejde o individuálne skúmanie, vysvetľuje jeho odpoveď na Lachétovu poznámku, aby skúmal on sám (αὐτὸς τοίνυν σκόπει): "Chystám sa tak urobiť, môj najmilší; no nemysli si, že ťa prepustím zo spoločenstva rozpravy, ale dávaj pozor a spolu so mnou skúmaj výpovede" (Τοῦτο μέλλω ποιεῖν, ễ ἄριστε· μὴ μέντοι οἴου με ἀφήσειν σε τῆς κοινωνίας τοῦ λόγου, ἀλλὰ πρόσεχε τὸν νοῦν καὶ συσκόπει τὰ λεγόμενα; 197e6-8).

G. Mazzara ("Aspetti gorgiani e pitagorici nel socratico Antistene", s. 257-268) označuje za príklad antisthenovského skúmania mien Odysseovu reakciu na Aiantovu reč (V A 53 a V A 54): Aias obviní Odyssea zo svätokrádeže, Odysseus však uvádza jeho mienku na správnu mieru vysvetlením, že vykrádač chrámov (ἰερόσυλος) je označenie, ktoré v skutočnosti nepatrí jemu, ale Alexandrovi. Podľa Mazzaru postupuje podobným spôsobom Gorgias pri *Obhajobe Heleny*, keď skúma, čo znamená "barbarský čin" (βάρβαρον ἐπιχείρημα) a kto je "barbar" (βάρβαρος).

ANTISTHENOVE ZLOMKY / 385 /

¹ Epiktétos, resp. Antisthenés používa výraz παίδευσις, aby zdôraznil, že ide o systematický proces výchovy. Porovnaj pseudoplatónske Definície, 416a27-28: Παιδεία (t. j. výchova v užšom zmysle, "vzdelanie") je mohutnosť smerujúca k pestovaniu duše (δύναμις θεραπευτική ψυχῆς). Παίδευσις (t. j. výchova v širšom zmysle, "proces výchovy") zase odovzdáva vzdelanie (παιδείας παράδοσις).

#### VA 161

DIOG. LAERT. VI 103: παραιτοῦνται [scil. Cynici] δὲ καὶ τὰ ἐγκύκλια μαθήματα. γράμματα γοῦν μὴ μανθάνειν ἔφασκεν ὁ Ἀντισθένης τοὺς σώφρονας γενομένους, ἵνα μὴ διαστρέφοιντο τοῖς ἀλλοτρίοις.

Diog. Laert. VI 103: Kynici odmietajú aj všeobecné vzdelanie. Antisthenés radil všetkým, čo nadobudnú rozumnosť, aby neštudovali. To preto, aby ich neskazili veci, ktoré sú im cudzie.

**Komentár:** Antisthenova rada rozumným, aby viac nečítali písané texty (γράμματα γρῦν μή μανθάνειν) – v nadväznosti na kynické odporúčania neštudovať všeobecné náuky (ἐγκύκλια μαθήματα) – vyznieva paradoxne vzhľadom na obrovský rozsah skúmaní, ktoré Antisthenovi pripisuje Diogenés Laertský (porovnaj Diog. Laert. VI 15) a najmä vzhľadom na zdôrazňovanie dôležitosti výchovy ako procesu, ktorý vychádza zo skúmania mien (porovnaj zl. V A 160). Komentátori nenachádzajú uspokojivé vysvetlenie pre tento paradox. Zdá sa, že by mohlo ísť o neskoršiu reinterpretáciu Antisthenovej intelektuálnej činnosti v kynickom duchu. Porovnaj Diogenov odmietavý postoj ku štúdiu geometrie, hudby a ďalších typov vedenia, ktorý mu pripisuje Diogenés Laertský na viacerých miestach; Diog. Laert. VI 104 [= V B 369]: "Kynici odstraňujú geometriu, náuku o hudbe a všetky podobné disciplíny. Keď sa raz niekto pred Diogenom vystatoval tým, že mu ukazoval akési hodiny, kynik priznal, že je to určite výtvor užitočný na to, aby človek nezmeškal večeru."; Diog. Laert. VI 73 [= V B 370]: "Podľa Diogena treba hudbu, geometriu, astronómiu a podobné náuky zanedbávať, pretože sú vraj neužitočné a nie nutné." Diog. Laert. VI 27-28 [= V B 374]: "Diogenés nevedel pochopiť, prečo filológovia skúmajú Odyseove chyby, ale o vlastné sa vôbec nezaujímajú. Takisto sa veľmi čudoval, že hudobníci si ladia struny lýry, ale mravy v duši nemajú vôbec naladené. A napokon mu bolo čudné aj to, že matematici stále pozerajú na slnko a mesiac, ale nevidia veci, čo majú rovno pod nohami." Správy Diogena Laertského však nehovoria jednoznačne o Diogenovom odmietaní všetkých druhov vedenia (čo by mohlo vyplývať z toho, že Diogenés Laertský vychádza z viacerých zdrojov). Porovnaj Diog. Laert. VI 24 [= V B 375]: "Diogenés zvykol hovorievať, že vždy keď vidí v praktickom živote kormidelníkov, lekárov alebo filozofov, nadobudne presvedčenie, že človek je najrozumnejší zo všetkých tvorov. Keď však vidí vykladačov snov, veštcov, ďalej tých, ktorí sa nimi riadia, a ľudí opantaných slávou a bohatstvom, má vraj pocit, že nič na svete nie je márnejšie ako človek." Diogenés Laertský kladie dôraz na prepojenie Diogenovej kritiky vedenia so sókratovským chápaním filozofovania. Porovnaj Diog. Laert. VI 103 [= V B 368]: "Kynici, podobne ako Aristón z Chia [= zl. 354 S.V.F. I p. 80], s obľubou zo skúmania odstraňujú oblasť logiky aj fyziky a svoju pozornosť venujú výlučne etike. Pritom výrok, ktorý niektorí spomínajú v súvislosti so Sókratom, pripisuje Dioklés Diogenovi, ktorý podľa neho hovorieval, že treba skúmať [porovnaj Hom. *Od.* 4.392]: *dobro a zlo, čo v dome sa objaviť môže ti vždycky.*"

E. Zeller (*Die Philosophie der Griechen*, zv.II/1, s. 290, pozn. 3) si myslí, že pokiaľ nejde o výmysel neznámeho autora, ktorého Diogenés Laertský na tomto mieste (Diog. Laert. VI 103) parafrázuje, tak by mohlo ísť o príležitostné vyjadrenie Antisthenovho pesimizmu, ktorý pramení v špecifických tvrdeniach, že pravdu si treba zapisovať *do duše* (ἐν ψυχῆ), a nie do zošita (porovnaj Diog. Laert. VI 5 [= V A 168]). Tento motív by koniec koncov korešpondoval aj s presvedčením Platónovho Sókrata, ktorý mýtickým jazykom hovorí o vynáleze písma, že doviedol ľudí k zanedbávaniu starosti o pamäť a k zabúdaniu a tým aj k hromadeniu poznatkov a domnelej múdrosti (porovnaj mýtus o písme, *Phdr*. 274c-275b).

Ak by sme Antisthenovu tézu (tí, ktorí nadobudli rozumnosť, by nemali študovať) zasadili do širšieho kontextu sókratovskej literatúry, mohli by sme ju čítať tak, že ľudia, ktorí sa stali rozumnými (σώφρονες), už nepotrebujú γράμματα μανθάνειν, aby ich rozptyľovali veci, ktoré nesúvisia so životom, t. j. ktoré nie sú ich vlastné (ἀλλοτρία). Doslovné chápanie tejto tézy by však hovorilo proti tomu, čo vieme o pomerne rozsiahlej Antisthenovej literárnej činnosti. Rada rozumným, aby prestali študovať, nadobúda zmysel v súvislosti s polemikou proti mnohoučenosti, ktorá stráca zo zreteľa jediné skutočné vedenie, o ktoré sa treba usilovať – vedenie dobra. Porovnaj Homérove slová o priorite etického skúmania (ὅττι τοι ἐν μεγάροισι κακόν τ' ἀγαθόν τε τέτυκται; Od. 4.392), na ktoré sa odvolávajú viacerí sókratovci (porovnaj Diog. Laert. II 21,4; VI 103,8; Plutarchus, De tuen. san. 122d12; De com. Not. Adv. Stoic. 1063d12 atd'.). Sókratés v dialógoch sókratovcov polemizuje proti mnohoučenosti pomerne často, pretože ju považuje za falošné a domnelé vedenie, ktoré nás odvracia od skutočného vedenia. V tomto duchu by sme mohli rozumieť aj Antisthenovej irónii v zl. V A 112 ( = [Acron.] schol. in Horat. serm. II,95-96).

Deborah L. Gera (Ancient Greek Ideas on Speech, Language, and Civili-

ANTISTHENOVE ZLOMKY / 387 /

zation, s.154) dáva zlomok V A 161 z Diogena Laertského do súvislosti s kynickou kritikou výchovy. Kladie si otázku: Prečo kynici, ktorí odmietali všetko, čo umožnilo civilizačný pokrok, ktorý symbolizuje prométheovský mýtus (varené jedlo, odev, manželstvo, vyvarovanie sa incestu a kanibalizmu atď.), neuvažovali o tom, že by sa vzdali používania reči? Kynici často šokovali svoje publikum nehanebným správaním, ale nikto z nich nešokoval svojim mlčaním. Jediná výhrada voči určitej forme komunikácie sa viaže na Antisthenov výrok zachovaný u Diog. Laert. VI 103. Ako vysvetľuje Deborah Gera, Diogenés vidí v ohni, ktorý prináša Prométheus ľudskému pokoleniu, príčinu toho, že život sa nestáva ľahším, ale ťažším (porovnaj Dio, *Or.* 6. 22. 26-29) – keď je príčinou zlého spôsobu života oheň, používanie reči ho už nemôže zhoršiť.

K úvahe Deborah Gera poznamenajme, že reč zohráva u kynikov kľúčovú rolu. Kynická kritika tradičného vzdelania a konvenčného spôsobu života nie je samoúčelná – jej zmyslom je nová výchova, ktorá sa zakladá na používaní reči. Mnohí kynici preto pôsobia ako "pouliční kazatelia". O dôležitosti reči pre kynický spôsob života vypovedá Diogenov zl. V B 411 (Diog. Laert. VI 65): "Keď Diogenes počul, ako oplzlo sa vyjadroval nejaký dobre vyzerajúci mladík, povedal mu: Nehanbíš sa vyťahovať olovenú dýku z pošvy zo slonoviny?" O tom, že kynická kritika konvenčnej morálky bola podriadená určitému poriadku, hovorí pasáž z Julianovej IX. reči (Iulian., Orat. IX [= VI] 15, p. 197 B-D): "... keď raz v spoločnosti ľudí, medzi ktorými bol aj Diogenés, akýsi mladík s náležitým zvukom uvoľnil vetry, kynik ho udrel palicou a takto okríkol: Ty vyvrheľ jeden! Prečo začínaš pohŕdať mienkou davu práve takýmto spôsobom? Veď si v živote ešte nič poriadne neurobil, aby si si mohol na verejnosti takéto veci dovoliť." Julian k anekdote pripája tento komentár: "Takýmto spôsobom presadzoval [scil. Diogenés] názor, že človek by mal najskôr zvíťaziť nad rozkošou a nad hnevom. Až potom by mal vstúpiť do tretieho a naozaj rozhodujúceho zápasu, v ktorom sa celkom obnažený postaví proti názorom väčšiny, ktoré sú pre mnohých ľudí zdrojom tých najväčších nešťastí."

Ak by sme Antisthenovu tézu (tí, ktorí nadobudli rozumnosť, nemajú študovať, aby ich nepokazili veci, ktoré sú im cudzie) čítali so zreteľom na Diogenov súhrn Antisthenovho učenia (V A 134), dostala by sa do "napätia" s tézou, že nik nás nepripraví o zdatnosť, keď sme ju raz nadobudli: ἀναφαίφετον ὅπλον ἡ ἀφετή (zdatnosť je zbraň, ktorú nemožno nikomu vziať). Alebo by naznačovala kritický odstup od tzv. etického intelektualizmu (porovnaj Aristot., Ethic. Nic. 1144b17-30; Ethic. Eud. 1216b3-25; Ethic. Eud. 1229a14-16; MM 1190b28-32; MM 1183b8-11; MM 1198a10-15), lebo by nekorešpondovala s predstavou, že čisté vedenie dobra postačuje na to, aby sme žili blažene. Antisthenov dôraz na rozumnosť nie je iba záležitosť ou vedenia, ale spája sa aj s námahou a s duševným cvičením, čo by mohlo znamenať, že zdatnosť, ktorú prestaneme cvi-

čiť, sa oslabí a môže sa dokonca zmeniť na špatnosť. Aj preto Antisthenés kladie väčší dôraz na vykonané (vlastné) činy než na nadobudnuté (cudzie) náuky (V A 134): τήν τ΄ ἀρετὴν τῶν ἔργων εἶναι, μήτε λόγων πλείστων δεομένην μήτε μαθημάτων (zdatnosť sa týka činov a nepotrebuje veľa slov ani náuk). V podobnom duchu hovorí aj Xenofón v Spomienkach (Mem. I 2,20), že styk s dobrými ľuďmi je cvičením sa v zdatnosti, ale styk so špatnými je jej záhubou (ὡς τὴν μὲν τῶν χρηστῶν ὁμιλίαν ἄσκησιν οὖσαν τῆς ἀρετῆς, τὴν δὲ τῶν πονηρῶν κατάλυσιν). Bližšie pozri Susan Prince, "Socrates, Antisthenes, and the Cynics", s. 88-89.

#### VA 162

STOB. II 31,33: Άντισθένης ὁ Σωκρατικὸς φιλόσοφος ἐρωτηθεὶς ὑπό τινος, ποῖος στέφανος κάλλιστός ἐστιν, εἶπεν, "ὁ ἀπὸ παιδείας." [= EXCERPTA E MS. FLOR. IOANN. DAMASC. II 13, 33].

Stob. II 31,33: Sókratovský filozof Antisthenés na otázku, ktorý veniec je najkrajší, odpovedal: "Ten, ktorý človek dostane za zásluhy vo výchove." [= Excerpta e Ms. Flor. Ioann. Damasc. II 13,33].

**Komentár:** Jeden z výrokov, ktorý dosvedčuje, že Antisthenés kladie na vzdelanie a výchovu (παιδεία) veľký dôraz, ale zároveň ju reinterpretuje v só-kratovskom duchu, t. j. stavia ju proti tradičnej agonistickej výchove. Porovnaj zl. V A 163.

#### VA 163

STOB. II 31,68: ἀντισθένους ὁ δεῖ τοὺς μέλλοντας ἀγαθοὺς ἄνδοας γενήσεσθαι τὸ μὲν σῶμα γυμνασίοις ἀσκεῖν, τὴν δὲ ψυχὴν παιδεύσει. [= EXCERPTA E MS. FLOR. IOANN. DAMASC. II 13,68].

Stob. II 31,68: Antisthenov výrok: Tí, čo sa chcú stať dobrými mužmi, si majú telo cvičiť telocvikom a dušu výchovou. [= *Excerpta e Ms. Flor. Ioann. Damasc.*, II 13,68].

**Komentár:** Sókratovskí spisovatelia kládli dôraz tak na cvičenie tela, ako aj na výchovu k zdatnosti, resp. hľadali analógiu medzi telesným a duševným cvičením (pričom sa často odvolávali na hippokratovské koncepcie spojitosti

ANTISTHENOVE ZLOMKY / 389 /

medzi telesným s duševným): tak ako sme si privykli cvičiť svoje telo, aby nechorľavelo, mali by sme cvičiť aj svoju dušu, aby bola zdravá, t. j. aby sa dokázala správne rozhodovať za každých okolností. Porovnaj napr. Xenoph., *Mem.* I 3,5, kde je vyobrazená Sókratova striedmosť v jedení v súlade s jeho umiernenosťou.

Antisthenov výrok by sme mohli dať do vzťahu s neskoršími kynikmi: Cvičenie (ἄσκησις) sa stane východiskom kynického posilňovania v indiferentnosti, t. j. procesu ovládnutia vášní (ἐγκράτεια), aby sa človek mohol stať skutočne slobodnou bytosťou (ἐλευβερία). Proces ἄσκησις sa týka rovnakou mierou telesnej aj duševnej oblasti.

A. Henrichs ("Zwei Fragmente über die Erziehung", s. 45-53) dáva do vzťahu so zlomkom V A 163 (= zl. 64 Caizzi) maximu pochádzajúcu z papyru neznámeho autora prelomu 5. – 4. stor. pred Kr. (Universität Köln, Oxynhyrchos Nr. 4), ktorý sa zaoberá výchovou (περὶ παιδείας): "Hospodár kultivuje pôdu, filozof svoju prirodzenosť" (ὁ μὲν γεωργὸς τὴν γῆν, ὁ δὲ φιλοσοφῶν τὴν φύσιν ἐξημεροῖ, porovnaj pythagorovskú verziu tejto maximy, v ktorej je uvedená duša namiesto prirodzenosti; Sententiae Pythagoreorum 154: ὁ μὲν γεωργὸς τὴν γῆν, ὁ δὲ φιλοσοφῶν τὴν ψυχὴν ἐξημεροῖ). A. Henrichs jej autorstvo pripisuje Antisthenovi (určitú analógiu by sme mohli hľadať v postave Sókrata, ktorú zobrazuje Xenofón v spise O prosperujúcej domácnosti). F. Decleva Caizzi (AF, s. 110) odkazuje na Stobaiov kódex, ktorý dáva do priameho vzťahu výrazy παιδεύσει a λόγος, čím je podľa nej zdôraznená antisthenovská myšlienka, že výchova sa zakladá na činnosti logu.

Henrichsov názor na Antisthenovo autorstvo sa nedá priamo doložiť na základe zachovaných zlomkov. V textoch 5. stor. pred Kr. sa pomerne často používali metafory obrábania pôdy, pestovania rastlín a chovu živočíchov na priblíženie procesu výchovy, resp. na opis prirodzenosti človeka; porovnaj Pind. *N.* 8.40 – 42; Eurip., *Hec.*, 592 – 602; Antipho Soph., zl. 60 Pendrick (= Stob., *Anth.* II 31,39) atď.

#### VA 164

GNOM. VAT. 743, n. 3: ὁ αὐτὸς [scil. Antisthenes] εἶπε τοὺς ἀπαιδεύτους ἐνύπνια ἐγρηγορότα.

*Gnom. Vat.* 743 n. 3: Ten istý Antisthenés nazval nevzdelaných bdejúcimi snami.

Komentár: F. Decleva Caizzi (AF, s. 111) dáva zlomok z Vatikánskeho gno-

mológia do súvislosti s dvomi Hérakleitovými zlomkami: netreba konať a hovoriť ako spiaci, lebo aj vtedy sa nám zdá, že konáme a hovoríme (οὐ δεῖ ὥσπερ καθεύδοντας ποιεῖν καὶ λέγειν: καὶ γὰρ καὶ τότε δοκοῦμεν ποιεῖν καὶ λέγειν; DK 22 B 73); ostatným ľuďom je skryté, čo robia v bdení, ako im uniká aj to, čo robia v spánku (...τοὺς δὲ ἄλλους ἀνθρώπους λανθάνει ὁκόσα ἐγερθέντες ποιοῦσιν, ὅκωσπερ ὁκόσα εὕδοντες ἐπιλανθάνονται; DK 22 B 1, záver).

K zlomkom, ktoré uvádza F. Decleca Caizzi, by sme mohli pričleniť Hérakleitov zl. DK 22 B 114, v ktorom sa dáva do súvislosti "spoločné" s "rozumnými/bdejúcimi": keď hovoríme s rozumom (ξὺν νόω), treba sa posilňovať tým, čo je všetkým spoločné (ξυνω). Hérakleitos mohol vytvoriť protiklad bdejúci - spiaci s ohľadom na dobové politické a náboženské pomery, keď boli Gréci pod nadvládou Peržanov a vládcovia nerozumeli jazyku ovládaných, konkrétnejšie perzskí mágovia nerozumeli gréckym obetám, na ktorých sa museli úradne zúčastňovať; porovnaj zl. DK 22 B 107: "bezcennými svedkami sú pre ľudí oči a uši, keď majú barbarské duše" (pričom výraz βάρβαρος neoznačuje niekoho "hrubého", ako mu rozumel Sextos Empeirikos, ale "toho, kto nehovorí grécky"; porovnaj K. Robb, "Psyche and Logos in the Fragments of Heraclitus", český preklad M. Pokorného: Hérakleitos z Efesu: Zkušenost a řeč. Praha, 2008, s. 121-168). Hérakleitovho spiaceho, nechápajúceho (ἀξύνετος; porovnaj 22 B 1 DK) by sme mohli pochopiť ako človeka, ktorý sa nachádza mimo spoločnej reči (λόγος), t. j. mimo rozumnosti aj skutočnosti– podobne ako perzský  $\mu \acute{a} \gamma o \varsigma$ , ktorý nerozumie gréckej reči (ostáva uzavretý vo vlastnom jazyku), t. j. nerozumie tomu, čo sa pred ním odohráva. Analogicky by Antisthenov nevzdelaný človek (ἀπαίθευτος) prechádzal skutočným životom ako spiaci ovládaný svojimi snami, t. j. akoby nežil. Bez (sókratovského) vzdelania nemôžeme skutočne žiť a rozhodovať o svojom živote – bez adekvátnej výchovy žijeme v akomsi súvislom sne, v ilúzii života.

#### VA 165

GALEN. protr. 6: καλῶς οὖν καὶ ὁ ἀντισθένης καὶ ὁ Διογένης, ὁ μὲν χρυσᾶ πρόβατα καλῶν τοὺς πλουσίους καὶ ἀπαιδεύτους, ὁ δὲ ταῖς ἐπὶ τῶν κρημνῶν συκαῖς ἀπεικάζων αὐτούς. ἐκείνων τε γὰρ τὸν καρπὸν οὐκ ἀνθρώπους ἀλλὰ κόρακας ἢ κολοιοὺς ἐσθίειν, τούτων τε τὰ χρήματα μηδὲν μὲν ὄφελος εἶναι τοῖς ἀστείοις, δαπανᾶσθαι δ' ὑπὸ τῶν κολάκων.

Galen. *protr*. 6: Antisthenés a Diogenés sa veľmi vhodne vyjadrili o nevzdelaných boháčoch. Prvý ich nazval lenivými a hlúpymi somárikmi, druhý ich prirovnal k figovníkom na strmých svahoch. Lebo ich plody vraj nejedia ľudia, ANTISTHENOVE ZLOMKY / 391 /

ale havrany a kavky. A podobne aj majetok nevzdelaných boháčov neprináša žiaden úžitok riadnym ľuďom, ale prejedajú ho pochlebovači.

**Komentár:** Galénos z Pergamu (Γαληνός ὁ Περγαμηνός; 129 – 200 po Kr.), slávny grécky lekár a vzdelanec, parafrázuje vo xvojom *Protrepiku* (*Adhortatio ad artes addiscendas* 6) gnómu, ktorá má pravdepodobne kynicko-stoický pôvod (kritika nevzdelanosti v umení vedenia života a nadobúdania skutočného bohatstva). Odkaz na havrany, kavky a pochlebovačov pripomína antisthenovský jazyk (porovnaj napr. zl. V A 130 – V A 132).

#### V A 166

GNOM. VAT. 743 n. 6:  $\delta$  αὐτὸς [scil. Antisthenes] πυνθανομένου τοῦ τυράννου, τί δήποτε οὐχ οἱ πλούσιοι πρὸς τοὺς σοφοὺς ἀπίασιν, ἀλλ' ἀνάπαλιν, εἶπεν ",ὅτι οἱ σοφοὶ μὲν ἴσασιν ὧν ἐστιν αὐτοῖς χρεία πρὸς τὸν βίον, οἱ δ' οὐκ ἴσασιν, ἐπεὶ μᾶλλον χρημάτων ἢ σοφίας ἐπεμελοῦντο. " [= STOB. 3,46 Meineke (= EXCERPTA E MS. FLOR. IOANN. DAMASC. II 13,135); MAXIM. 17,38 p. 320 Philipps; GNOM. VINDOB. 97; ANTON. I, L 26; GNOMIC. BASIL. 29; GNOM. COD. PAL. 122 f. 128 $^v$  n. 4].

Gnom. Vat. 743 n. 6: Na otázku tyrana, prečo sa bohatí neutiekajú o pomoc k múdrym, ale je to naopak, ten istý Antisthenés odpovedal: "Pretože múdri vedia, čo potrebujú pre život, ale bohatí nie, pretože sa v živote viac zaujímali o peniaze ako o múdrosť." [= Stob., Anth. 3,46 Meineke (= Excerpta e Ms. Flor. Ioann. Damasc. II 13,135); Maxim. 17,38 p. 320 Philipps; Gnom. Vindob. 97; Anton. I, L 26; Gnomic. Basil. 29; Gnom. Cod. Pal. 122 f. 128<sup>v</sup> a n, 4].

**Komentár:** Podľa Diogena Laertského (II 69) na tú istú otázku Aristippos odpovedal rovnako syrakúzskemu tyranovi Dionysiovi I. (430 – 367 pred Kr.).

Platónov Sókratés v *Ústave* vkladá analogické rozprávanie do politického kontextu, ktorý problematizuje pojem *užitočnosť* terajší politickí správcovia sú pre obec neužitoční (aj keď si to o sebe nemyslia), lebo nie sú schopní vládnuť a, naopak, skutočnými kormidelníkmi sú tí, ktorých označujú za neužitočných tárajov (Plat., *Resp.* 489b5 a n.): *nie je prirodzené, ... aby múdri chodili k dverám boháčov; a kto vyslovil tento vtip, nehovoril pravdu; pravda je, prirodzene, to, že ... kto si žiada vládu, musí ísť k dverám toho, kto vie vládnuť.* Na základe Aristotelovej zmienky (*Rhet.* 1391a8 a n.) by sme mohli pôvodné rozprávanie prisúdiť básnikovi Simonidovi, ktorý odpovedá na otázku, či je lepšie byť bohatý, alebo múdry (*σοφός* = "mudrc", možno aj vo význame "bás-

nik"!): lepšie je byť bohatý, lebo múdrych vidím vyčkávať pri prahoch boháčov (k tomu porovnaj K. Joël, Der echte und der Xenophontische Sokrates, zv. II., s. 81; Adam, The Republic of Plato, zv. II, s. 13). Nie je však vylúčené ani to, že Platón mal na mysli Antisthena, resp. iného sókratovca (možno Aristippa; porovnaj Diog. Laert. II 69), ktorý mohol ironizovať Platónove neúspešné pokusy o výchovu syrakúzskeho panovníka (porovnaj Winckelmann, Antisthenis fragmenta, s. 58).

#### VA 167

DIOG. LAERT. VI 6: τοιαῦτ' ἔφη [scil. Antisthenes], δεῖν ἐφόδια ποιεῖσθαι ἃ καὶ ναυαγήσαντι συγκολυμβήσει. [= ARSEN. p. 108, 3-4]. ὀνειδιζόμενός ποτ' ἐπὶ τῷ πονηροῖς συγγενέσθαι, "καὶ οἱ ἰατροί," φησί, "μετὰ τῶν νοσούντων εἰσίν, ἀλλ' οὐ πυρέττουσιν."

Diog. Laert. VI 6: Antisthenés povedal, že na loď si treba zobrať to, čo bude s nami plávať aj keď stroskotá [= Arsen., s. 108, 3-4]. Keď ho raz niekto karhal za to, že sa stretáva so zlými, odpovedal mu: "Aj lekári sa stýkajú s chorými, a nedostanú od nich horúčku."<sup>2</sup>

**Komentár:** Ide o dva oddelené výroky, pochádzajúce pravdepodobne z nejakej neskoršej zbierky výrokov.

<sup>1</sup> Antisthenés má na mysli správny vzťah k životu a k sebe, ktorý nám nemôže odplávať, t. j. nemôžeme ho stratiť, ak sme ho raz získali prácou na sebe (porovnaj Diog. Laert. VI 105). Antisthenés chápe zdatnosť konania v sókratovskom zmysle, t. j. ako spôsob života, ktorý sa nemení pôsobením vonkajšieho vplyvu, ale vnútorným rozhodovaním (porovnaj zl V A 134 *SSR*).

<sup>2</sup> Zrejme ide o kynický motív (porovnaj *AK*, s. 145): Kynik sa nezaoberá iba svojím vlastným životom, ale aj stavom ostatných ľudí, najmä tých, ktorí zaostávajú vo svojom etickom rozvoji (kynik pôsobí ako "ľudový kazateľ"). J. Moles ("Honestius quam ambitiosius", s. 106) charakterizuje kynický postoj ako blízky kresťanskému spôsobu života; fráza, ktorú Diogenés Laertský prisudzuje Antisthenovi, korešponduje s obrazom Antisthena v Xenofóntovom *Symposiu* (4, 37). Doxografi však pripisujú podobné výroky aj Aristippovi a Diogenovi zo Sinópé.

ANTISTHENOVE ZLOMKY / 393 /

#### VA 168

DIOG. LAERT. VI 5: γνωρίμου ποτὲ πρὸς αὐτὸν ἀποδυρομένου ὡς εἴη τὰ ὑπομνήματα ἀπολωλεκώς, "ἔδει γάρ, " ἔφη [scil. Antisthenes], "ἐν τῆ ψυχῆ αὐτὰ καὶ μὴ ἐν τοῖς χαρτίος καταγράφειν. " [= ARSEN., p. 107,18-20].

Diog. Laert. VI 5: Keď sa mu raz nejaký žiak sťažoval, že stratil svoje poznámky, povedal mu: "Mal by si si ich skôr zapisovať do duše ako do zošita. [Arsen., p. 107,18-20].

**Komentár:** F. D. Caizzi (AF, s. 128) dáva tento motív do súvislosti s miestom v II. kn. Diogenových Životopisov (Diog. Laert., II 33), kde sa uvádza, že Sókratés hovoril ironicky o práci kamenárov, ktorí sa usilovali o čo najdokonalejšie mramorové podoby stvárňovaných originálov, ale vôbec sa nestarali o seba, t. j. neusilovali sa o to,  $\dot{\omega}_{\varsigma}$  μη ὁμοίους  $\tau \tilde{\omega}$  λίθω φαίνεσθαι (aby sa nezdalo, že sú sami podobní kameňom). Porovnaj taktiež Gnom. Vat. 49; K. Joël, Der echte und der Xenophontische Sokrates, zv. II., s. 321.

#### VA 169

DIOG. LAERT. VI 4: ἐρωτώμενος διὰ τί ὀλίγους ἔχει μαθητάς, ἔφη [scil. Antisthenes] ",ὅτι ἀργυρέα αὐτοὺς ἐκβάλλω ῥάβδω." [= ARSEN. p. 107,14-15]. ἐρωτηθεὶς διὰ τί πικρῶς τοῖς μαθηταῖς ἐπιπλήττει, ",καὶ οἱ ἰατροί", φησί, ",τοῖς κάμνουσιν."

Diog. Laert. VI 4: Keď sa ho pýtali, prečo má tak málo žiakov, [scil. Antisthenés] povedal: "Odháňam ich striebornou palicou." [= Arsen., p. 107,14-15]. Na otázku, prečo tak kruto kára svojich žiakov, odpovedal: "Aj lekári to robia svojim pacientom."

**Komentár:** Obrazný rámec tohto zlomku by mohli tvoriť verše Hom. *Od.* 24.2 a n., kde Hermés, prevádzač duší, drží v ruke *zlatý prút*, ktorým uspáva oči smrteľníkov, a *škriekajúce* duše ho poslušne nasledujú (k tomu porovnaj Antisthenov titul *O čarovnom prúte*,  $\Pi$ ερὶ  $\tau$ ῆς ἑάβδου; V A 41).

Palica (ἐάβδος) je všeobecným znakom učiteľa (porovnaj G. Giannantoni, SSR, IV, Poznámka 24) a symbolizuje Antisthenovu výchovu (porovnaj F. D. Caizzi, AF, s. 83). Avšak možno predpokladať, že palicu ako atribút učiteľa Antisthenovi až dodatočne prisúdila doxografická literatúra, ktorá chcela zdôrazniť, že založil vlastnú školu v gymnáziu Kynosarges (porovnaj V A 22).

Odpoveď Antisthena, že zaháňa žiakov, ktorých kruto kára, striebornou palicou, by sme mohli chápať aj v tom zmysle, že za svoje učenie požaduje vy-

soké školné (grécky obolos bol pôvodne strieborným prútom), ktoré jeho žiaci buď nemajú, alebo ho odmietajú zaplatiť (*AK*, s. 146).

Platón (porovnaj *Apol.* 19d a n.) učinil z postoja k poplatkom za vyučovanie jeden z hlavných bodov diferencovania medzi Sókratom a sofistami: Sókratés odmietal peniaze za svoje umenie, zatiaľ čo sofisti sa predháňali vo výške poplatkov za rečnícku výchovu. Pripomeňme, že v sókratovskej literatúre 4. stor. pred Kr. má vzťah k poplatkom viacero podôb. Porovnaj Plat., Hipp. Ma. 281b6, kde Sókratés hovorí Hippiovi s jemnou iróniou, že je skutočne múdry a dokonalý, lebo berie od mladíkov, ktorých vyučuje, veľké poplatky, ale odpláca sa im ešte väčšou hodnotou. Helenistickú obdobu tejto pasáže nájdeme v I. kn. Senecových *Dobrodení*, ktorá naznačuje, že takisto Sókratés prijímal od svojich žiakov dary, aj keď nie peňažné. Porovnaj Sen., De benef. 1.8.1 (prel. V. Bahník, O dobrodiních, 1991): "Sókratovi nabízeli mnoho darů, každý podle svých možností, a tu Aischinés, chudý žák, řekl: Nenalézám nic tebe hodného, co bych ti mohl darovat, a tímto jediným způsobem se cítím chudý. A tak ti daruji to jediné, co mám, sám sebe. Prosím, abys laskavě přijal tento dar, ať je jakýkoli, a mysli na to, že i když ti druzí dali mnoho, víc si toho ponechali. A Sókratés mu odpověděl: Proč by tvůj dar neměl být velký? Ledaže si sám sebe málo ceníš. Já budu proto dbát na to, abych ti tebe vrátil lepšího, než jsem tě přijal. A tak Aischinés tímto darem překonal Alkibiadovu štědrost, která byla tak velká jako jeho bohatství, a všechny dary ostatních bohatých mladíků" (porovnaj Aelianus, Var. Hist. 9.29, kde Sókratés napriek Xantipiným protestom, odmietne Alkibiadov veľký dar). Staršia sókratovská literatúra kládla dôraz na to, že Sókratés prijímal od priateľov dary len na to, aby zabezpečil svoje základné potreby. Porovnaj Xenoph., Oecon., 2.8; Diog. Laert., II 24-25 atď. Keď Aristippovi ktosi vyčítal, že si Sókratov žiak necháva platiť za učenie, odpovedal, že na tom nie je nič zlé, lebo aj Sókratés, ktorému posielali priatelia obilie a víno, si trochu bral a zvyšok vracal (Diog. Laert., II 74). Porovnaj Diog. Laert., II 80, kde na Sókratovu otázku, z čoho má tak veľa peňazí, odpovedá Aristippos, že z toho, z čoho má on tak málo, t. j. z učenia. Zaujímavý, takmer kynický motív sa objavuje v Xenofóntových Spomienkach, kde sa platenie prirovnáva k otroctvu (Mem., I 2, 5-6; prel. E. Šimovičová): "Nepodporoval [scil. Sókratés] ziskuchtivosť u svojich žiakov, naopak, odvracal ich aj od iných žiadostivostí. Nebral peniaze od ľudí, ktorí prejavili túžbu ho nasledovať. Bol presvedčený, že zrieknutím sa všetkých odmien si zachová slobodu. A o tých, čo si dávali za vyučovanie platiť, vravieval, že zotročujú sami seba, pretože musia učiť, keď už raz berú peniaze. Čudoval sa, ako môže niekto požadovať peniaze za to, že učí iného cnosti. Či si neuvedomuje, že najväčším úžitkom preň je to, že si získa nového priateľa? Alebo má vari strach, že mu žiak, ktorý sa jeho pričinením stal poriadnym človekom, nebude dostatočne zaviazaný

ANTISTHENOVE ZLOMKY / 395 /

vďakou? Sókratés nikdy nikomu nič podobné nesľuboval, veril však, že žiaci, ktorí sa hlásili k jeho učeniu, po celý život budú dobrými priateľmi jemu i medzi sebou navzájom" (porovnaj Mem., I 6, 5 a n.). V podobnom duchu necháva Xenofón prehovoriť Sókrata pred aténskym zhromaždením (*Apol.*, 16; prel. A. Kalaš): "Poznáte niekoho, kto otročí túžbam tela menej ako ja? Alebo niekoho z ľudí, kto je odo mňa štedrejší? Veď od nikoho neprijímam dary ani nedostávam mzdu. Koho by ste právom označili za spravodlivejšieho ako človeka, ktorý je taký spokojný so svojím terajším stavom, že netúži po ničom, čo patrí inému?" Porovnaj taktiež Diog. Laert., III 9 o Platónovi, ktorý prijal od Dionysia veľký peňažný dar 80 talentov. Podľa inej tradície Platónov nasledovník v Akadémii Speusippos bral od všetkých žiakov peniaze na rozdiel od Platóna, ktorý od akademikov nepožadoval žiadne poplatky (Diog. Laert., IV 2). V tomto kontexte neprekvapuje, že v Diogenovej správe [= V A 169] sa objavuje ďalší Sókratov žiak, Antisthenés, ktorý požadoval honorár za svoje učenie. Historická hodnota tejto správy je však pochybná, keďže samotná otázka platenia nadobúda v rôznych kontextoch rôzne významy. Okrem toho je pravdepodobné, že Antisthenés nebol učiteľom na spôsob sofistov alebo Platóna či Aristotela (legenda o Antisthenovej škole mohla vzniknúť v doxografickej literatúre, ktorá hľadala prepojenie medzi Sókratom, kynikmi a stoikmi). Bližšie pozri štúdiu Davida Blanka, "Socratics versus Sophists on Payment for Teaching", s. 1-49.

#### VA 170

ISOCRAT. adv. soph. [XIII] 1-6: εἰ πάντες ήθελον οἱ παιδεύειν ἐπιχειροῦντες άληθη λέγειν καὶ μὴ μείζους ποιεῖσθαι τὰς ὑποσχέσεις ὧν ἔμελλον ἐπιτελεῖν, οὐκ ἂν κακῶς ἤκουον ὑπὸ τῶν ιδιωτῶν' [. . . .] τίς γὰο οὐκ ἂν μισήσειεν ἄμα καὶ καταφρονήσειεν πρώτον μέν τών περί τὰς ἔριδας διατριβόντων, οἱ προσποιοῦνται μέν τήν ἀλήθειαν ζητεῖν, εὐθὺς δ' ἐν ἀρχῆ τῶν ἐπαγγελμάτων ψευδῆ λέγειν ἐπιχειροῦσιν; [. . .] (3) οὖτοι τοίνυν εἰς τοῦτο τόλμης ἐληλύθασιν, ὥστε πειοῶνται πείθειν τοὺς νεωτέρους ώς, ἢν αὐτοῖς πλησιάζωσιν, ἄ τε πρακτέον ἐστὶν εἴσονται καὶ διὰ ταύτης τῆς ἐπιστήμης εὐδαίμονες γενήσονται. καὶ τηλικούτων ἀγαθῶν αύτοὺς διδασκάλους καὶ κυρίους καταστήσαντες οὐκ αἰσχύνονται τρεῖς ἢ τέτταρας μνᾶς ὑπὲρ τούτων αἰτοῦντες. (4) [. . . .] καὶ λέγουσι μὲν ώς οὐδὲν δέονται χρημάτων, ἀργυρίδιον καὶ χρυσίδιον τὸν πλοῦτον ἀποκαλοῦντες, μικροῦ δὲ κέρδους ὀρεγόμενοι μόνον οὐκ άθανάτους ὑπισχνοῦνται τοὺς συνόντας ποιήσειν. δ δὲ πάντων καταγελαστότατον, (5) ότι παρὰ μὲν ὧν δεῖ λαβεῖν αὐτοὺς τούτοις μὲν ἀπιστοῦσιν οἶς μέλλουσι τὴν δικαιοσύνην παραδώσειν, ὧν δ' οὐδεπώποτε διδάσκαλοι γεγόνασιν, παρὰ τούτοις τὰ παρὰ τῶν μαθητῶν μεσεγγυοῦνται [. . . (6) . .] τοὺς δὲ τὴν ἀρετὴν καὶ τὴν σωφροσύνην ένεργαζομένους πῶς οὐκ ἄλογόν ἐστιν μὴ τοῖς μαθηταῖς μάλιστα πιστεύειν; οὐ γὰρ δή που περὶ τοὺς ἄλλους ὄντες καλοὶ κάγαθοὶ καὶ δίκαιοι περὶ τούτους ἐξαμαρτήσονται δι' οὺς τοιοῦτοι γεγόνασιν.

Isocr. adv. soph. [XIII] 1-6: Keby chceli všetci, čo sa zaoberajú výchovou, hovoriť pravdu, a nesľubovali viac, ako hodlajú splniť, nemali by zlú povesť u radových občanov [....] Veď kto by neznenávidel a nepohŕdal jednak tými, čo sa vyžívajú v hádkach, jednak tými, čo predstierajú, že hľadajú pravdu, a pritom sa hneď od začiatku celého tohto podujatia¹ usilujú len o klamstvo?² [....] (3) Dospeli až do takého stupňa drzosti, že sa pokúšajú presvedčiť tých najmladších, že ak sa dostanú do ich blízkosti, budú vedieť, ako má človek správne konať, a že ich táto múdrosť privedie ku šťastiu.<sup>3</sup> Bohorovne sa teda pasujú za znalcov a učiteľov takýchto veľkých dobier a nehanbia sa za ich sprostredkovanie vypýtať tri či štyri míny.<sup>4</sup> (4) [....] A pritom vyhlasujú, že vôbec nepotrebujú majetok, pričom bohatstvo ironicky nazývajú "peniažtekmi" a "zlatkami". Napriek tomu túžba po takomto malinkom zisku ich vedie až k tomu, že svojim zverencom div že nesľubujú nesmrteľnosť. Zo všetkého je však najzábavnejšie to, (5) že nedôverujú tým, ktorí im dlžia peniaze za onú zdanlivú výuku spravodlivosti. Peniaze od svojich žiakov si totiž dávajú ukladať akoby do zálohy u tých, ktorých nikdy nič neučili. [... (6) ...] Možno si predstaviť niečo absurdnejšie ako situáciu, že učitelia zdatnosti a zdržanlivosti najviac nedôverujú práve svojim žiakom? Veď ak by boli dokonalí a spravodliví voči ostatným, nie je možné, aby sa prehrešovali práve voči tým, vďaka ktorým sa takými stali.

**Kontext Isokratovho spisu** *Κατὰ τῶν σοφιστῶν*: Isokratés rozvíja polemiku najprv proti eristickým mysliteľom (Adv. soph., 1-8), potom proti tým, čo sa profesionálne venujú politickému rečníctvu (Adv. soph., 9-14), proti ktorým formuluje svoje vlastné princípy (Adv. soph., 14-18), a napokon proti autorom tzv. τέχναι, čiže príručiek rétoriky (Adv. soph., 19-22). Spomedzi eristikov obviňuje najmä tých, ktorí trávia čas verbálnymi spormi (περὶ τὰς ἔριδας), ktoré iba zdanlivo hľadajú pravdu (την άληθειαν ζητεῖν), no v skutočnosti hovoria lož (ψευδη λέγειν). Eristici dospeli tak ďaleko, že vo svojej bezočivosti sa snažia presvedčiť (πείθειν) mladých ľudí, že ak sa budú učiť od nich, dozvedia sa, ako sa majú správať, a vďaka tomuto vedeniu (διὰ ταύτης ἐπιστήμης) sa stanú šťastnými (εὐδαίμονες). Za svoje vyučovanie žiadajú odmenu vo výške 3 až 4 míny. Ale predávať také veľké bohatstvo za takú nízku cenu iste nie je znakom múdrosti! – ironicky poznamenáva Isokratés. Hovoria, že nepotrebujú majetky a že bohatstvom opovrhujú. Zo všetkého je však najsmiešnejšie to, že nedôverujú ľuďom, ktorých sami vyučujú spravodlivosti, a žiadajú si záruky od tých, ktorí nie sú ich žiakmi. Takto podľa Isokrata idú sami proti sebe.

**Komentár:** Isokratov spis  $Ka\tau\dot{a}$   $\tau\tilde{\omega}\nu$   $\sigma\sigma\varphi\iota\sigma\tau\tilde{\omega}\nu$  (*Proti sofistom*) by sme mohli

ANTISTHENOVE ZLOMKY / 397 /

datovať pribl. rokom 390 pred Kr. Isokratés ho napísal účelovo tesne predtým, ako otvoril svoju školu, aby upriamil pozornosť na prednosti vlastnej výchovy a nedostatky iných vzdelávacích inštitúcií. Isokratés sa snaží o vymedzenie nového priestoru pre výchovu tým, že sa dištancuje od všetkých podôb dobovej παιδεία (porovnaj *Panath*. 18).

Isokratov útok sa nemusel týkať priamo osoby Antisthena (podobne ako v *Helene*), resp. nemusel sa týkať len Antisthena, ale mohol mieriť na viacerých nemenovaných sókratovcov a sofistov (Isokratés mohol mať na tomto mieste na mysli najmä Eukleida a jeho záľubu v dialektických argumentoch pochopených ako σοφίσματα). Anonymná kritika je bezpochyby vedomá – ide o typický prostriedok rétorickej stratégie, ktorý často využíva aj Platón a iní doboví spisovatelia s rečníckym vzdelaním. Ich poslucháči podľa všetkého dokázali identifikovať tých, na ktorých Isokratés útočí – predovšetkým kvôli cvičeniu v eristickom dokazovaní (porovnaj Platónov výklad eristiky v *Sofistovi*, s. 225-226).

Nemeckí historici (porovnaj H. Usener, *Quaestiones Anaximeneae*, s. 12; F. Überweg, *Untersuchungen über die Echtheit und Zeitfolge Platonischer Schriften*, s. 257-258) dokazovali, že Isokratova polemika v § 1 – 8 sa obracia priamo proti Antisthenovi: argumentovali najmä znením titulov v VI. a VII. zv. Diogenovho katalógu (porovnaj V A 41): *Pravda*, *Spis proti logike o dialektickom skúmaní*, *O dialekte*, *Eristický dialóg o používaní mien*, *O otázke a odpovedi*, *Mienky alebo eristický spis*. F. Überweg sa postavil proti téze L. Spengela (*Isokrates und Platon*, s. 27 a n.), že úvod Isokratovho spisu napáda megarikov, aj proti téze H. Bonitza (*Platonische Studien*, s. 136), že útočí proti Platónovi. F. Überweg vylúčil možnosť, že by Isokratés narážal na megarských alebo na Platóna (Eukleidés bol v tom čase v Megare a Platón ešte neotvoril Akadémiu), takže mu ostal iba Antisthenés, ktorý už mal svoju školu a navyše napísal spis proti Isokratovi. F. Blass odmietol Überwegove argumenty, ale väčšina historikov ich prijala (K. Reinhardt, J. Zycha, K. Urban, P. Natorp, H. Raeder; porovnaj bibliografiu u Giannantoniho, *SSR*, s. 272).

W. Jaeger je presvedčený, že Isokratés polemizuje s Platónovým *Prótagorom* a *Gorgiom* (*Paideia*, III, s. 56-60, 144-146), hoci pripúšťa, že polemika by sa mohla týkať aj ďalších sókratovcov, najmä Antisthena (*Paideia*, III, s. 59).

Na Überwegove tézy nadviazal K. Münscher ("Isokrates", in: *RE* IX 2, 1916), stĺpce 2172 – 2173), ktorý poukázal na paralely medzi Isokratovými narážkami a antisthenovskými zlomkami: 1) Isokratovo spojenie ἀλήθειαν ζητεῖν a Antisthenov spis ἀλήθεια; 2) Antisthenovo učenie o predvídaní budúcich ἀγαθά a κακά, ktoré potvrdzuje aj Sókratés v Platónovom dialógu *Lachés* (porovnaj M. Pohlenz, *Aus Platos Werdezeit*, 29 – 30; porovnaj K. Joël, *Der echte und der Xenophontische Sokrates*, zv. II., s. 146 a n.); 3) Antisthenovo presved-

čenie, že zdatnosti sa možno naučiť (porovnaj Diog. Laert., VI 10 [= V A 134] a Diog. Laert., VI 104-105 [= V A 135]: hlásia sa [scil. kynici] k zásade, že zdatnosti sa možno naučiť) korešponduje s Isokratovým názorom (poznamenajme však, že Isokratés polemizuje s tými, ktorí tvrdia, že dobrý žiak sa môže naučiť všetko od dobrého učiteľa; porovnaj Adv. soph., 14-15, Antid., 201-208); 4) – narážka na nesmrteľnosť, ἀθανάτους, v § 4 (porovnaj Diog. Laert., VI 105 [= V A 135]: znakom tých, ktorí sa podobajú bohom, je to, že potrebujú len málo); 5) – narážka na ukladanie peňazí do zálohy u tretej osoby, μεσεγγυοῦντας, v § 5 (porovnaj Diog. Laert. VI 9 [= V A 172]: – anekdota o pontskom mladíkovi, ktorý navrhol Antisthenovi, že ho kráľovsky pohostí, len čo dorazí jeho loď so slanými rybičkami); 6) Isokratov výraz ἐπαγγελμα ("podujatia", "prísľuby") by mohol byť narážkou na Antisthenovo dielo (ἀλλήθεια?). S Münscherovou analýzou súhlasia U. von Wilamowitz-Moellendorff (Platon, II, s. 108-109) a A. Burk (Die Pädagogik der Isokrates, 1923, s. 33-34).

G. Giannantoni (SSR, IV, s. 271-273) konštatuje, že Isokratove narážky sa dajú pripísať viacerým sókratovcom (vrátane Platóna a megarských), ale najlepšie ich možno vysvetliť, ak ich vztiahneme na Antisthena – zdôrazňuje sa v nich totiž praktický aspekt učenia, ktorý bol príznačný práve pre Antisthena. Podobne argumentuje aj H. Gomperz, H. Maier, W. Jaeger a A. Patzer (porovnaj Giannantoni, SSR, IV, s. 272).

A. Brancacci (*Oikeios logos*, 97) sa domnieva, že Isokratés reaguje na konkrétne Antisthenovo dielo – pasáž z Isokrata konfrontuje s jedným z Antisthenových protreptík zachovaných u Dióna Chrysostoma, *Orat.*, XIII [= V A 208].

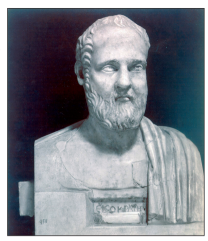
K. Joël (Der echte und der Xenophontische Sokrates, zv. I., s. 486) uvádza, že proti Antisthenovi je namierený aj § 21 Isokratovej reči Proti sofistom: Keď Isokratés hovorí, že "nikto by si nemal myslieť, že tvrdím, že spravodlivosť je naučiteľná" (καὶ μηθείς οἰέσθω με λέγειν ὡς ἔστιν δικαιοσύνη διδακτόν), tak polemizuje s tými istými osobami, na ktoré útočí v § 1 svojej Heleny. K. Joël ich identifikuje s Platónom (pričom má na mysli dialóg Prótagoras a diskusiu o naučiteľnosti zdatnosti). Proti Joëlovi namieta E. Holzner (Platos Phaedrus und die Sophistenrede des Isokrates, s. 32-35). S Joëlom, naopak, súhlasí K. Münscher.

¹ Výrazom ἐπάγγελμα ("podujatia", "prísľuby") sa označovalo programové vyhlásenie učiteľov múdrosti (porovnaj Brancacci, "Sull'etica di Antistene", s. 92). Isokratés pranieruje "programy" (ἐπαγγέλματα) vychovávateľov, ktorí lákajú budúcich žiakov prísľubmi "pravdy". Ich sľuby, ako aj celý ich "program" je však podľa Isokrata iluzórny a v skutočnosti je len podsúvaním lží, o čom sa môžu presvedčiť, keď si vypočujú ich eristické diskusie. Bližšie pozri J. Cepko, "Antisthenés a paideia. K sókratovskému modelu výchovy", s. 535-544.

<sup>2</sup> Viacerí historici (Überweg, Münscher, Wilamowitz-Moellendorff, Burk) sa

ANTISTHENOVE ZLOMKY / 399 /

Obrázok 33:
Busta Isokrata štylizovaná podľa portrétu Hortensia alebo Catóna; rímska kópia gréckeho originálu z 2. stor. po Kr. (Villa Albani; Bildwerke 1, p. 216f., no. 70).



domnievajú, že Isokratés na tomto mieste naráža na Antisthenov spis ἀλήθεια (*Pravda*), ktorého podtitul mohol znieť takto: Ἡερὶ τοῦ διαλέγεσθαι ἀντιλογικός (*Spis proti logike o dialektickom skúmaní*). W. Jaeger (*Paideia*, III, s. 303) na základe Isokratovho používania slova φιλοσοφία (porovnaj *Adv. soph.*, 11, 18) ukazuje, že narážka je mienená širšie a týka sa celého krúžku sókratovcov.

- <sup>3</sup> Isokratés má možno na mysli Kleomandra z Kyrény, ktorý podľa Theofrasta (u Athénaia, 567A) učil, ako dosiahnuť Šťastenu (εὐτυχία).
- <sup>4</sup> Porovnaj Plat., *Apol.* 20b, kde sa ironicky zmieňuje sofista Euénos z Paru, ktorý učí všetky občianske zdatnosti za päť mín.
  - <sup>5</sup> Porovnaj Plat., Gorg. 519c, 460e.

#### V A 171

DIOG. LAERT. VI 3: πρός τε τὸ Ποντικὸν μειράκιον μέλλον φοιτᾶν αὐτῷ καὶ πυθόμενον τίνων αὐτῷ δεῖ, φησί [scil. Antisthenes], "βιβλαρίου καινοῦ καὶ γραφείου καινοῦ καὶ πινακιδίου καινοῦ," τὸν νοῦν παρεμφαίνων. [= ARSEN., p. 107,7-10].

Diog. Laert., VI 3: Pontskému chlapcovi, ktorý sa chcel u neho učiť, na otázku, čo na to potrebuje, odpovedal: "Novú knižku, nové pero a novú tabuľku na písanie." Ale chcel tým povedať, že potrebuje hlavne rozum. [= Arsen., p. 107,7-10].

**Komentár:** Ide o typický motív bohatého mladíka z cudziny, ktorý sa zo zvedavosti rozhodne pre štúdium filozofie. Sókratovsko-kynický charakter anekdoty spočíva v tom, že podmienkou filozofovania nie sú vonkajšie, mate-

riálne prostriedky, ale, naopak, je to schopnosť zaobísť sa bez nich. Porovnaj Kratés u Diogena Laertského (Diog. Laert., II 118).

¹ βιβλαρίου καινοῦ καὶ γραφείου καινοῦ καὶ πινακιδίου καινοῦ. Slovná hračka s adjektívom καινός (,,nový"), ktoré sa dá v genitíve (καινοῦ) rozložiť na dve podobne znejúce slová, και νοῦ (,,a rozum").

#### VA 172

DIOG. LAERT. VI 8-9: ἐρωτηθεὶς ὑπό του, καθά φησι Φαινίας ἐν τῷ Περὶ τῶν Σωκρατικῶν [fr. 30 Wehrli = fr. 20 F.H.G. II, p. 299], τί ποιῶν καλὸς κάγαθὸς ἔσοιτο, ἔφη [scil. Antisthenes], "εἰ τὰ κακὰ ἃ ἔχεις ὅτι φευκτά ἐστι μάθοις παρὰ τῶν εἰδότων." [. . . .] (9) πρὸς τὸ παρασχηματίζον αὐτὸ τῷ πλάστη μειράκιον, "εἰπέ μοι," φησίν, "εἰ φωνὴν λάβοι ὁ χαλκός, ἐπὶ τίνι ἀν ⟨οἴει⟩ σεμνυνθῆναι;" τοῦ δ' εἰπόντος, "ἐπὶ κάλλει," "οὐκ αἰσχύνη οὖν," ἔφη, "τὰ ὅμοια γεγηθὼς ἀψύχω;" Ποντικοῦ νεανίσκου πολυωρήσειν αὐτοῦ ἐπαγγελλομένου, εἰ τὸ πλοῖον ἀφίκοιτο τῶν ταρίχων, λαβὼν αὐτὸν καὶ θύλακον κενὸν πρὸς ἀλφιτόπωλιν ῆκε καὶ σαξάμενος ἀπήει τῆς δὲ αἰτούσης τὸ διάφορον, "ὁ νεανίσκος," ἔφη, "δώσει ἐὰν τὸ πλοῖον αὐτοῦ τῶν ταρίχων ἀφίκηται." [= ARSEN., p. 108, 12-20].

Diog. Laert., VI 8-9: Keď sa ho niekto podľa Fainiovho¹ výkladu v spise *O sókratovcoch* [fr. 30 Wehrli = fr. 20 F.H.G II, p. 299] spýtal, čo má robiť, aby sa stal dokonalým mužom, odpovedal: "Stane sa tak, ak si u múdrych mužov osvojíš zásadu, že svojich zlých stránok sa človek dokáže zbaviť." [....] Mladíkovi, ktorý sa vytíčal pred sochárom, aby sa ukázal krajším, ako bol v skutočnosti, povedal: "Keby začal nejaký krásny predmet z bronzu hovoriť, čím by sa podľa teba začal najviac chváliť?" Keď mu mladík odpovedal, že za jeho krásny tvar, Antisthenés odvetil: "A ty sa nehanbíš, že máš radosť z toho istého ako dajaký neživý predmet?" Keď akýsi pontský mladík navrhol Antisthenovi, že ho kráľovsky pohostí, len čo dorazí jeho loď so slanými rybičkami, zobral si prázdne vrece a mladíka priviedol k predavačke jačmeňa. Keď si vrece vrchovato naplnil a odchádzal, predavačke, ktorá žiadala zaplatiť, povedal: "Zaplatí tento mladík, keď dorazí jeho loď so slanými rybičkami."² [= Arsen., p. 108, 12-20].

**Komentár:** Podľa všetkého ide o neskoršie kynické anekdoty, ktorých cieľom bola demonštrácia etických postojov prostredníctvom každodenných príbehov zo života (porovnaj Metroklés u Diog. Laert. VI 33 atď.). Porovnaj podobnú skupinu anekdotických rozhovorov medzi Diogenom a chlapcami (V B 394 – V B 414).

ANTISTHENOVE ZLOMKY / 401 /

<sup>1</sup> Fainias z Eresu (Φαινίας ὁ Ἐφέσιος; pribl. 375 – 300 pred Kr.) bol žiakom Aristotela; venoval sa literárnemu a historickému skúmaniu. Podľa zmienok u Plútarcha patril k vplyvným dobovým autorom.

<sup>2</sup> Implicitná narážka na to, že Antisthenés si na rozdiel od Sókrata nechal platiť za svoje učenie. O sókratovcoch, ktorým platia žiaci za ich učenie, referuje Diogenés Laertský, II 62 (o Aischinovi), II 65 a II 80 (o Aristippovi). Navzdory doxografickým správam nemáme dostatok informácií o tom, aký postoj zaujímali Sókratovi žiaci k poplatkom za výučbu. Proti všeobecnej predstave o Platónovom Sókratovi, resp. Sókratovom Platónovi ako "nesofistickom učiteľovi", ktorému žiaci neplatia za učenie morálneho charakteru (porovnaj viaceré narážky v *Apol.*), hovoria správy, že v Platónovej Akadémii sa platili určité poplatky (napr. za účasť na symposiách), aj keď sa pravdepodobne netýkali priamo výučby (porovnaj W. Jaeger, *Paideia*, III, s. 304).

#### V A 173

STOB. II 31,76: ἐρωτηθεὶς ὑπό τινος, τί διδάξει τὸν υίόν, εἶπεν, "εἰ μὲν θεοῖς μέλλει συμβιοῦν, φιλόσοφον, εἰ δὲ ἀνθρώποις, ῥήτορα." [EXCERPTA E MS. FLOR. IOANN. DAMASC. II 13, 76; GNOM. VAT. 743 n. 7].

Stob. II 31,76: Keď sa raz niekto pýtal Antisthena, v akom odbore dá vyučiť syna, povedal: "Ak hodlá žiť s bohmi, nech sa stane filozofom, ak s ľuďmi, nech je rečníkom." [*Excerpta e ms. Flor. Ioann. Damasc.*, II 13,76; Gnom. Vat. 743 n. 7].

**Komentár:** Výrazy *φιλόσοφος* a *ἑήτο* by sme mohli postaviť do protikladu, čo by poukazovalo na kritiku výchovy založenej výlučne na sofistickej rétorike: antisthenovská výchova by mala mať sókratovský ráz (porovnaj komentár k zl. V A 160). Analogicky Platón v závere *Gorgia* stavia proti sebe dva spôsoby života – filozofický a politický. Ak by sme Antisthenov zlomok čítali týmto spôsobom, jeho zmysel by korešpondoval s niektorými pasážami Platónových dialógov o potrebe prekonať svet ľudských záležitostí a priblížiť sa k tomu, čo je božské (stále).

Ak by sme nechápali výrazy  $\varphi \iota \lambda \delta \sigma \sigma \varphi \sigma \varsigma$  a  $\dot{\varrho} \dot{\eta} \tau \sigma \varrho$  ako zásadné protiklady (Kde by mal chlapec žiť, ak nie medzi ľuďmi?), potom by sme gnómu zo Stobaia mohli čítať ako obhajobu výchovy založenej na rečníctve – zrejme v takom zmysle, v akom uvažuje o rečníctve Xenofóntov Sókratés (*Mem.*, IV 6,15) alebo Antisthenés pri výklade polytropického Odyssea (porovnaj Porphyr., *Schol. ad Od. a* 1 = V A 187): "Ak sú mudrci ( $\sigma \iota \sigma \sigma \varphi \sigma \iota$ ) dobrí vo vedení rozpráv

(διαλέγεσθαι) a vedia vyjadriť tú istú myšlienku mnohými spôsobmi (τὸ αὐτὸ νόημα κατὰ πολλοὺς τρόπους λέγειν), možno povedať, že ovládajú mnoho obratov (τρόποι) reči na tú istú tému. Potom ich možno pokojne nazvať mnohoobratnými (πολύτροποι)."

S ohľadom na Antisthenov vzťah k dobovej rétorike (porovnaj dôraz na etickú problematizáciu zdatnosti v rečiach *Aias* a *Odysseus*, bližšie pozri komentár k zl. V A 53 a V A 54) je málo pravdepodobné, že by Antisthenés dával rečníctvu podobné politické významy ako sofisti alebo Isokratés. Z tohto hľadiska je problematické uviesť Antisthenov zlomok ako motto k čítaniu Isokrata (porovnaj E. Alexiou, *Der* Euagoras *des Isokrates*, Berlin, 2010, s. V).

Marie-Odile Goulet-Cazé v štúdii o počiatkoch kynického vzťahu k náboženstvu ("Religion and the Early Cynics", s. 69) ukazuje, že Antisthenés nielenže veril v bohov (či Boha), ale prejavoval aj určitý stupeň zbožnosti. Svoj výklad opiera o zl. V A 176 (*Ten, kto chce byť nesmrteľný, má zbožne a spravodlivo žiť*), ku ktorému priraďuje zl. V A 173, hoci tento zlomok nehovorí priamo o zbožnosti. Antisthenés podľa nej vychádza z opozície medzi božským a filozofiou (ktoré sú doménou jednoty a prirodzenosti) na jednej strane a ľuďmi a rétorikou (ktoré sú panstvom rozmanitosti a spoločenských konvencií) na strane druhej. Iba filozofia umožňuje človeku prekročiť oblasť ľudských záležitostí a dosiahnuť božské. Marie-Odile Goulet-Cazé je presvedčená, že raných kynikov zásadne ovplyvnilo Antisthenovo rozlíšenie medzi prirodzenosťou a kultúrou, ktoré kládlo väčší dôraz na prirodzenosť a menší na konvencie. Bez tohto Antisthenovho rozlíšenia, z ktorého vychádza celá kynická etika, by nevznikla Diogenova filozofia ani jeho "falšovanie obeživa".

#### VA174

STOB. II 2,15: Άντισθένους οὐκ ἀντιλέγοντα δεῖ τὸν ἀντιλέγοντα παύειν, ἀλλὰ διδάσκειν οὐδὲ γὰρ τὸν μαινόμενον ἀντιμαινόμενός τις ἰᾶται.

Stob. II 2,15: Antisthenov výrok: Toho, kto nám protirečí, nemáme v jeho reči zastavovať tým, že mu budeme protirečiť, ale treba ho poučiť. Ani bláznivého človeka nevylieči ten, kto je choromyseľný v opačnom smere.<sup>54</sup>

**Komentár:** Výrok zo Stobaia by mohol byť praktickým vyjadrením Antisthenovej tézy o nemožnosti sporu (porovnaj zl. V A 152 a V A 153): proti

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Iný variant prekladu výroku: Protirečiaci nemá zastavovať v reči toho, s ktorým si protirečí, ale má ho poučiť.

ANTISTHENOVE ZLOMKY / 403 /

teoreticky vedenej rozprave sa kladie dôraz na praktický príklad. Porovnaj zl. V A 159; S. Prince, "Socrates, Antisthenes, and the Cynics", s. 82 a n.

Podľa Röcka (*Der unverfälschte Sokrates*, s. 67 – 68) Stobaiov výrok dokazuje, že Antisthenés nepopieral protirečenie vo význame každodenného používania jazyka. Prirovnanie protirečiaceho človeka k tomu, kto sa do niečoho bezhlavo, šialene rúti dosvedčuje, že Antisthenés v sókratovskom duchu odmietal zdanlivé vedenie a spájal ho s táraním.

K Röckovmu výkladu poznamenajme, že výraz μαινόμενος môže mať takisto význam "zúrivého človeka ovládaného hnevom", čo by korešpondovalo s Antisthenovou snahou o ovládnutie vášní (ἐγκράτεια), ktoré z nás robia neslobodných ľudí. Rovnaké adjektívum (μαινόμενος) doxografi prisudzujú aj Diogenovi-psovi, ktorého Platón nazval Σωκράτης μαινόμενος. Porovnaj zl. V B 59 (Diog. Laert., VI 54, Gnom. Vat., 743 n. 442; Cod. Vat. Gr., 1144 f. 232): Keď sa niekto spýtal Platóna, ako mu pripadá Diogenés, odpovedal, že ako šalejúci Sókratés.

Porovnaj Brancacciho komentár (*Oikeios logos*, s. 254-255), ktorý dáva zlomok do vzťahu s Antisthenovým chápaním dialektiky: *La verità, su ciascuna cosa, è data dall'ίδιος καί οικείος λόγος, che il σοφός, in quanto abile dialettico, è in grado di identificare: a colui che è nell'errore occorre dunque rispondere non in termini di contraddizione, ma spiegando e chiarendo ciò che egli ignora (múdry muž je schopný dialektiky, t. j. vie, že pravda o každej veci vyplýva z jej vlastného <i>logu*, a preto nebude nikoho vyvádzať z omylu tým, že mu bude protirečiť, ale vysvetlí a objasní mu to, čo nevie).

#### VA 175

#### PAPYR. FLOR. 113 col. II 23-36:

φασὶ δὲ καὶ Άντισθένη μειρακίου τινὸς ἐρᾶν
κ]αί τινας βουλομένους θηρεύειν αὐτὸ ἐπὶ δεῖπνον, παρατιθέναι λοπάδας ἰχθύων καὶ
δὴ εἰπεῖν τινας πρὸς Ἀντισθέν[η΄ "νῦν δ]ἡ παρευημεροῦσιν αὐτ[ῷ οἱ ἀν]τερασταί" "καὶ μάλα,
ἔφη οὐ θα]λαττοκρατοῦμαι δῆτ'
ἐγώ εἰ γ]ὰρ μὲν ἀξιοῖ [τα]ῦτ' α[ἰ]τεῖν
ἐγὼ δ' ἀπέ]χεσθαι τῶν τ[οιούτων.

Papyr. Flor., 113 col. II 23-36: Hovoria, že Antisthenés miloval nejakého mladíka. Keď ho vraj iní chceli zlákať na hostinu tým, že mu predkladali misy naložené rybími pochúťkami, niekto mu povedal: "Teraz sa okolo neho hemžia tvoji sokovia." Antisthenés pokojne odpovedal: "Ani náhodou ma netrápi búrka na mori. Ak si aj chlapec myslí, že je dobré ochutnať také jedlá, ja sa takýchto vecí zdržiavam."

**Komentár:** Anekdota, ktorá ilustruje sókratovsko-kynickú zdržanlivosť, zrejme pochádza z kynickej tradície, možno z nejakej antisthenovskej zbierky χρεῖαι (porovnaj F. D. Caizzi, *AF*, s. 128). Zaujímavý je ironický tón anekdoty.

XXV. – Περὶ ὀνομάτων χρήσεως ἐριστικός XXV. – Eristický dialóg o používaní mien

**Komentár:** Niektoré kódexy Diogenových *Vitae* vynechávajú výraz ἐριστικός, preto kritikom nie je jasné, či ide o samostatný spis, alebo o podtitul *Spisu o používaní mien*. H. Maier predpokladá, že spis Περὶ ὀνομάτων χρήσεως ἐριστικός bol Antisthenovou odpoveďou tým, ktorí ho kritizovali za eristickú argumentáciu. Nie je však vylúčené ani to, že výraz ἐριστικός bol dodatočne pridaný s úmyslom očierniť autora (porovnaj F. D. Caizzi, *AF*, s. 81). Podľa Brancacciho (*Oikeios logos*, s. 45) ide o autentický spis a slovo ἐριστικός by mohlo odkazovať na Antisthenovu záľubu v lingvistických a terminologických analýzach. Bližšie pozri komentár k zl. V A 41.

XXVI. – Περί ἐρωτήσεως καὶ ἀποκρίσεως XXVI. – O otázke a odpovedi

Komentár: O tomto spise nevieme nič určité. A. Brancacci (*Oikeios logos*, s. 17-24) sa domnieva, že spisy zaradené do VII. zv. Diogenovho katalógu (V A 41) sa zaoberali spoločnou témou výchovy (παιδεία), pričom tri z nich sa venovali teoretickým aspektom výchovy: *Eristický dialóg o používaní mien*, *O otázke a odpovedi*, *O mienke a vedení*. Názov spisu *O otázke a odpovedi* naznačuje, že jeho hlavnou témou mohli byť postupy sókratovského διαλέγεσθαι.